
本資料の著作権は江戸川カタック社に帰属します。無断での複製・転載・配布・引用・改変・転用を固く禁じます。© 江戸川カタック社（主宰：林広貴）

中級Ⅲ　至高神クリシュナ

『マヌ法典』とその世界観

１

２

３

４

いよいよ中級も終わり、そしてクリシュナ成長譚にちなんだ命名も最後となります。

理論篇ではヒンドゥー教の世界観と規範を示した教典である『マヌ法典』の概要と、
中世インドに興隆しカタックにも決定的な影響を与えた思想運動バクティについて学びます。

実践篇のヌリッタ篇ではトゥクラ、パラン、チャクラダール・トゥクラ、チャクラダール・パランを複数学びます。
いくつかリズム把握がむづかしいものが出てきますので、がんばりましょう。

そして最後にフルの曲として（ヌリッタ・ヌリティヤ両方の要素をもつ）、ヴァラナタ・チャビという曲で踊ります。
バジャンというジャンルの曲です。こちらもビルジュ・マハラジの作曲と振付で、主題はクリシュナ。

神話篇ではヒンドゥー教最大の聖典である「バガヴァッドギーター」の概要を説明し、いくつか有名な文句を覚えます。

「中級Ⅰ」において、アーリア人がもってきたバラモン教と、もといたひとたちの土着の信仰が融合してヒンドゥー教が誕生したと述べました。

アーリア人が入ってきたのは紀元前１５００年頃です。そこから１５００年くらいかけてゆっくりとヒンドゥー教の信仰のありかたや制度がまとまってきた。
それが集大成されたものが『マヌ法典』です。成立は紀元前２００年から後２００年頃と推定されています。マヌというのはひとの名前で、人類の始祖ということになっています。

『マヌ法典』はカースト制度が神によって作られたとする説を展開するものとして有名です。
渡瀬信之氏の中公新書『マヌ法典 ヒンドゥー教世界の原型』によれば、それは以下のような論理によります。

このもの（宇宙）は、かつて暗黒からなっていた。それは認識されず、特徴なく、推測を超え、識別されず、いたるところ眠っているかのようであった。（一・五）
これが冒頭の言葉です。世界は暗黒であったと。
闇の中に存在していた永遠の存在スヴァヤンブーがあらわれ、自分の身体から世界を創造することを欲した。
彼はまづ水を創造し、その中に種子を落とした。種子は黄金の卵となった。そこからいっさいの世界の祖父であるブラフマンが誕生した。
ブラフマンは卵を二分してそれぞれの殻で天と地を造った。それから名称や行為や機能や形といった概念をつくった。
それから次々と神々や祭祀、時間、言葉、欲望、善悪、幸不幸などをつくった。
そして最後に世界の繁栄を願い、この使命を担うためのバラモン、クシャトリヤ、ヴァイシャ、シュードラを自らの身体から生み出した。
バラモンは口から、クシャトリヤは腕から、ヴァイシャは腿から、シュードラは足から。



（・・・）バラモンはヴェーダの教授と祭式の司祭を社会的機能とし、クシャトリヤはその世俗の権力によって人民を守護すること、
ヴァイシャは牧畜、農耕、商業等の経済活動を、最下層のシュードラは上位三ヴァルナに隷属し、かれらに奉仕することを社会機能とした。
そしてヴェーダの学習、祭式を行うこと、贈物をすることの三つが、シュードラを除くすべてのヴァルナに共通の最も基本的なダルマとされた。
すなわち、四ヴァルナは、創造主自らによってそれぞれに配分された機能と行動様式を遂行することによって、
世界を守護し繁栄に導くという使命を果たすものとされたのである。　１３頁

階層秩序を世界創造にまで遡って根拠づける戦略が成功し、憲法によって公的には禁止されたカースト制度が実質的にはいまでも残っていることも「中級Ⅰ」に見た通りです。
そしてこうした強化な序列社会に対する思想的な抵抗運動が常に存在したことも述べました。舞踊理論の紀元である『ナーティヤ・シャーストラ』にはその思想が入っています。　
そして、カタックにおいてことに重要なのが「バクティ」運動です。

バクティは中世インドに隆盛した宗教運動です。ポイントとしては
①バラモン秩序に対する抵抗運動であること。クリシュナ信仰と結びつき、その詩や物語がカタックに取り入れられたことです。
『南アジアを知る事典』に要領のいい記述がありますので、引用します。

さて『ギーター』に始まるバクティは７世紀頃から南インドで大衆の支持を得始めたのだそうです。それがやがて北インドにもひろがりクリシュナ崇拝と結びつきました。
『ヒンドゥー教の事典』から引用します。

ここにおいて、理論と実践を含めて、これまで学習してきた様々な内容が繋がったと思います。
カタックにはクリシュナを讃えるものや、ラーダーのクリシュナへの愛を表現した演目がたくさん出てきます。それはこうした平等思想とバクティ運動が背景にあるのです。
そしてクリシュナはインドでいちばん人気のある神で、「ギーター」は最大の聖典ですから、これはインド思想のど真ん中本流と言ってよいものです。

このあたりについては弊ホームページの「完全解説 カタック公演」及び「可愛いクリシュナ」をご覧いただければと思います。

バクティについて

インドの宗教、とくにヒンドゥー教における重要概念。これは、最高の人格神に、肉親に対するような愛の情感を込めながらも絶対的に帰依することであり、
ふつう〈信愛〉と訳されている。ヴェーダの祭式は、王侯や司祭階級バラモンたちの独占するところであり、またウパニシャッドに説かれる自己と宇宙に関する深遠な洞察は、
知的エリートのみに可能であった。バクティの概念を全面に打ち出したのは《バガヴァッドギーター》が最初であるが、ここにようやく、ヴェーダ以来の正統的宗教が
一般民衆に開かれたものになり、ヒンドゥー教が急速に発展する基盤が形成されたのである。

牛飼い人としてのクリシュナ神を中心とするバクティの伝統は、北インドで展開し、サンスクリット語のバクティの詩文学で洗練され、またそれ以上に
民衆的なバクティ運動の中で発展した。この運動は、特にヴリンダーバンとベンガル地方で盛んであった。　１２３頁

クリシュナ・バクティを発展させるのに最も貢献した人物は、クリシュナチャイタニヤあるいは単にチャイタニヤ（一四八六～一五三三）であり、
クリシュナとラーダーの一個の肉体における化身と見なされている。彼の伝統は今日まで続いており、西欧ではハレー・クリシュナ運動となって現れた。
（・・・）この派の中心課題は、ラーダーとクリシュナの愛情であり、それはきわめて官能的な愛情ではあるが、超越的で現世的ではない愛情であるとされている。　１２５－１２６頁



チャクラダール・パラン／Chakradar Paran／चक्रदार परन

チャクラダール・トゥクラ／Chakradar Tukra／चक्रदार टुकड़ा

１ 2

パラン／Paran／परन

ヌータン先生の師、シャマ・タイの作品です。リズムも振付も素晴らしい、傑作と思います。ぜひ覚えましょう。
マッディヤ・ラヤです。

Dhet  Dhet  Dha-  Drak  Dhet  Dha-
Gege Tita  Kat    Tita Gadigana
Dha- Tha- na Tha-     Tha Tha- na Tha-     Tha- na Tha-  
×３

これもマッディヤ・ラヤです。

×２

Tat  Tat  Thai    Tigdha Tat   Thai Tat  Tat  Thai    Tigdha Tat   Thai
Tat  Tat  Tigdha Tat    Tigdha Digdig Thai Taa  Thai   Tigdha Tat
Tigdha Tat    Thai ta Thai Ta Thai Tigdha Digdig Thai  ya    Tigdha Digdig Thai  ya    Tigdha Digdig Thai

Dhet Taa  Dhet Taa
Kiड़ Dhet Taa     Kiड़ Dhet Taa     Kiड़ Dhet Taa
Taganna  Dhet Taa
Dhet Dhet Taa   Dhet Dhet Taa   Dhet Dhet Taa
Titi kaट Gadi Gana
Dhaa na   Dhaa na   Dhaa na   Dhaa na Dhaa



チャクラダール・トゥクラ／Chakradar Tukra／चक्रदार टुकड़ा

１ 2

Varanat Chabi    Bhajan in Dadra      Discription of Bhagwan Krishna

Thai Taa   Thai Taa    Tig dha dig dig Thai Tat Tat Thai   ss   Taa Thai
Thai Taa   Thai Taa    Tig dha dig dig Thai Tat Tat Thai   ss   Taa Thai
Tat Tat    ss   Tat Tat   ss   Tat Tat Tat Tat Thai   s  Taa Thai  yi
Tig dha dig dig Taa Thai  yi
Tig dha dig dig Taa Thai  yi
Tig dha dig dig Thai Taa  Thai  1 2
Ta Thai   ss   Ta Thai  ss  Ta Thai

これは「ダードラ」というタールで歌われる「ヴァラナタ・チャビ」という曲で、「バジャン」という歌曲の種類に属します。

バジャン（Bhajan／भजन） とは、インドの伝統的な神への讃歌・信仰歌のことです。
ダードラ・タールは「中級Ⅱ」のサラスワティー・ヴァンダナですでに登場済です。

ヴァラナタ・チャビ（Varnat Chabi）というタイトルは曲中で何度も繰り返される ヴァラナタ・チャビ・シャマ・スンダラ（Varnat Chhavi Shyam Sundar）から取られています。
なお、何度も繰り返されるメインの詩節のことを「ムクラ（Mkura）」。

Varnat は「描写する」、Chhavi は「姿、容姿」、 Shyam は「青い、黒い＝クリシュナ」、Sundar は「美しい」。
全体で「青黒い肌の美しいクリシュナ神の姿を描写する」という意味になります。つまりクリシュナに捧げる讃歌。宗教的にいえばバクティ思想の表現です。

美しいクリシュナ、あなたを讃えます。
甘美で魅惑的なあなたを

輝く黄色い衣（ドーティ）をまとったひと

Dha dhi na   Dha tu na   Dha dhi na   Dha tu na ×４
12345   12345  12345   121212

aeso moo haka rasaala
aeso moo haka rasaala

Dha dhi na   Dha tu na
rasata anga beeta basana ×2 

Varnat Chhavi Shyam Sundar ×3 

Varnat Chhavi Shyam Sundar ×2



banka brukuti galemaal ×2 

Dha dhi na   Dha tu na   Dha dhi na   Dha tu na
siisa mukta kare bansi ×2 
kee sara ke tirak bhala ×3 

Dha dhi na   Dha tu na   Dha dhi na   Dha tu na
rachaka chalata chapara chaal ×2 
chanchala nayanana bishaala ×2 
nupula dhwani gunjana kala ×2

Dha dhi na   Dha tu na   Dha dhi na   Dha tu na
nupula dhwani gunjana kali
Dha dhi na   Dha tu na   Dha dhi na   Dha tu na
nupula dhwani gunjana kali
niilatata hali beeta taal ×3 

Dha dhi na   Dha tu na   Dha dhi na   Dha tu na
Ta Ta Ta Ta Ta Ta ×6   Music part   123 123 ×６
123 123 1234~

jaya jaya jaya sunaho hali ×2
jala jamo na umanga bhali ×2
dana dana brabi shama kahi ×2
dara shama kali sundar
nandarana nandarana

タタタ タタタ タタタ タタタ タタタ タタタ タタタ
タタタ タタタ タタタ タタタ タタタ タタタ タタタ
タタタ タタタ タタタ タタタ タタタン タタタン タタンタ
タタタン タタタン タタンタ
タタタン タタタン タタンタ タン

優美に眉を動かすひと

頭に冠を戴き、手にバンスリをもつひと
サフランの印（ティラカ）を額に描いたひと

軽やかで優雅な足取りで歩くひと
揺れる大きな瞳で宇宙を見渡すひと
足首の鈴を美しく鳴らすひと

嗚呼あなたクリシュナは、愉快に踊り、リズムを刻む

クリシュナよ、あなたに栄光あれ
ひとびとは喜びに溢れ、川辺につどう
偉大なクリシュナを讃えます
黒く美しいクリシュナを崇拝します
ナンダ（ヤショーダの夫、育ての親）の子よ！

Varnat Chhavi Shyam Sundar ×2

Varnat Chhavi Shyam Sundar ×2

Varnat Chhavi Shyam Sundar
Varnat Chhavi Shyam Sundar
Shyam Sundar



『バガヴァッド・ギーター』について

インドの二大叙事詩に『マハーバーラタ』『ラーマーヤナ』があります。ともにヒンドゥー教の文学であり、聖典でもあります。
一本筋の通ったおはなしとして面白いのは『ラーマーヤナ』のほうで、ラーマという王子が誘拐されたお姫様を助けるためにお猿の従者と冒険に出るはなしです。
​ちなみラーマもヴィシュヌの化身です。

『マハーバーラタ』はバラタ族の戦争のはなしですが、厖大かつ雑然としていて通読には適さず、部分部分が切り取って読まれます。
第６巻の２３～４０章にあたるのが『バガヴァッドギーター』です。

『バガヴァッドギーター』は「尊き神の歌」という意味で、尊き神（バガヴァッド）とはクリシュナのことです。
ヒンドゥー教最大の聖典とされ、ガンディーが愛読したことでも有名です。『論語』、『聖書』、『コーラン』などと比べて分量が少ないのですぐに読めてしまうありがたい聖典です。​
​
アルジュナは戦士、クリシュナはアルジュナが乗る馬車の御者です。
​​アルジュナは戦場にあり、敵の中には親族がいる。血のつながったものを殺さねばならないことにアルジュナは怖気づく。『ギーター』はそこから始まります。
​

​『ギーター』は戦闘の直前に座り込んでしまったアルジュナに対して、クリシュナが「立ち上がれ」と鼓舞するはなしです。
​​​その鼓舞する説法に、のちに最大の聖典と呼ばれることになるようなヒンドゥー教の思想が凝縮されているのです。

私の四肢は沈みこみ、口は干涸び、私の身体は震え、総毛脱つ。（一・二九）
私はまた不吉な兆を見る。そしてクリシュナよ、戦いにおいて親族を殺せば、よい結果にはなるまい。（第一・三一）



戦士を鼓舞するといってもむろん親族を殺すことや戦争を賛美するのではありません。戦争は人間が生まれ落ちた、どうにも動かせない、所与の状況の象徴です。
そして戦いは人間が生きること、行為全般の象徴です。生きている以上、行為（カルマ）から逃れられない。
そこでクリシュナは結果に執着するなと説きます。
​成功と失敗、幸福と不幸を平等同一のものとして見、自分の定められた行為に専心せよ。平等の境地に達すれば苦しみから離れ、輪廻転生から解放される。すなわち解脱できると。

ここではいくつか有名な文句を引用しておきます。出典は上村勝彦訳の岩波文庫です。
​​​​
苦楽、得失、勝敗を平等（同一）のものと見て、戦いに専心せよ。そうすれば罪悪を得ることはない。 （二・三八）
​​​
あなたの職務は行為そのものにある。決してその結果にはない。行為の結果を動機としてはいけない。また無為に執着してはならぬ。 （二・四七）
​
自己の義務（ダルマ）の遂行は、不完全でも、よく遂行された他者の義務に勝る。自己の義務に死ぬことは幸せである。他者の義務を行うことは危険である。 （三・三五）
​
たまたま得たものに満足し、相対的なものを越え、妬み（不満）を離れ、成功と不成功を平等（同一）に見る人は、行為をしても束縛されない。 （四・二二）


